# Science et Esprit

Science et Esprit

# LA VERTU ARISTOTÉLICIENNE REVISITÉE

Pierre Métivier, o.p.

Volume 72, numéro 1-2, janvier-août 2020

Aristotle and the Peripatetic Tradition Aristote et la tradition péripatéticienne

URI : https://id.erudit.org/iderudit/1067581ar DOI : https://doi.org/10.7202/1067581ar

Aller au sommaire du numéro

Éditeur(s)

Collège universitaire dominicain, Ottawa

ISSN

0316-5345 (imprimé) 2562-9905 (numérique)

Découvrir la revue

#### Citer cet article

Métivier, P. (2020). LA VERTU ARISTOTÉLICIENNE REVISITÉE. Science et Esprit, 72(1-2), 99–114. https://doi.org/10.7202/1067581ar

#### Résumé de l'article

Je me propose de revisiter la notion de vertu chez Aristote ; elle a traversé les temps et les cultures, et elle se trouve aujourd'hui au coeur même de ce que nous appelons l'éthique des vertus. Je soulignerai ce que cette notion de vertu a de juste, ce qu'elle a d'incontestable. Une comparaison avec la vertu chez Kant nous fera saisir ce qui fait la richesse du concept aristotélicien. Comme ce concept a non moins une faiblesse qui explique des impasses dans l'éthique, j'indiquerai la correction nécessaire qui s'impose. Ici, nous serons en compagnie de Thomas d'Aquin.

Tous droits réservés © Science et Esprit, 2020

Ce document est protégé par la loi sur le droit d'auteur. L'utilisation des services d'Érudit (y compris la reproduction) est assujettie à sa politique d'utilisation que vous pouvez consulter en ligne.

https://apropos.erudit.org/fr/usagers/politique-dutilisation/



Érudit est un consortium interuniversitaire sans but lucratif composé de l'Université de Montréal, l'Université Laval et l'Université du Québec à Montréal. Il a pour mission la promotion et la valorisation de la recherche.

### LA VERTU ARISTOTÉLICIENNE REVISITÉE

PIERRE MÉTIVIER, O.P.

La notion de vertu est au centre même de l'éthique d'Aristote: elle permet dans le devenir humain le passage qui lui est décisif, - celui de l'être donné à l'être accompli et heureux. Cette notion de vertu a traversé les temps et les cultures et se trouve aujourd'hui au cœur même de ce que nous appelons l'éthique des vertus. Autant de bonnes raisons pour en revisiter le concept.

Chez Aristote, l'acte vertueux jaillit d'une disposition habituelle à aimer et à vouloir l'agir équilibré, qui est beau; le Philosophe n'a d'autre qualificatif de cet agir que celui de καλόν joint à diverses locutions prépositives<sup>1</sup>. Ainsi situé et orienté, un tel acte engage et développe en profondeur l'être humain, et il le fait en relation à des objets de poursuite dont la teneur en bonté appelle chez lui un amour qui lui correspond. Tout se joue en termes d'amour chez le sujet et de bonté dans l'objet. L'agir ainsi équilibré n'est cependant pas la seule source déterminant l'acte à poser; l'histoire de la morale en a indiqué d'autres, notamment les droits et libertés de la personne humaine, les exigences d'une société juste et de son bien commun. Mais ici encore, l'enveloppement de l'agir dans un amour et un vouloir donnera à l'acte une signification et une valeur accrues.

Comment allons-nous revisiter ce concept de vertu? Nous soulignerons tout d'abord ce qu'il a de juste, ce qu'il a d'incontestable et qui permet de le re-contextualiser dans des cultures autres que celle de son origine grecque. Une mise en comparaison avec la vertu chez Kant nous fera saisir ce qui fait la richesse à nos yeux du concept aristotélicien. Comme ce concept a non moins une faiblesse qui explique des impasses dans l'éthique aristotélicienne, nous chercherons à indiquer la correction nécessaire qui s'impose. Ici, nous serons en compagnie de Thomas d'Aquin.

<sup>1.</sup> Voir Éthique à Nicomaque (EN) IV, 2, 1122b6-7; Éthique à Eudème (EE), III, 1, 1230a27-29. – Le καλὸν est la fin de l'agir vertueux: EN III, 10, 1115b13.20-24; 15, 1119b16, et sa motivation. Le vertueux agit

<sup>-</sup> τοῦ καλοῦ ἕνεκα: III, 10, 1115b12-13.23; IV, 2, 1120a23-24.28; 3, 1121b4-5; 4, 1122b6-7; 6, 1123a25;

<sup>-</sup> ὅτι καλὸν: III, 11, 1116a11-12.b2-3; 1117a17; 12, 1117b9;

<sup>-</sup> διὰ τὸ καλὸν: III, 11, 1116a28.b31; 1117a8;

πρὸς τὸ καλὸν: IV, 3, 1121b9-10; 12, 1126b29;

<sup>-</sup> ώς καλὸν: IV, 2, 1120b1; etc.

### 1. Le concept de vertu: ce qu'il a de juste et de riche chez Aristote

### 1.1 L'excellence plutôt que la force

Le mot *virtus* vient de *vir*, et désigne la force, le courage, qu'on attribue particulièrement à l'homme. Nous trouvons ce sens de force dans la conception que Kant se fait de la vertu, mais non chez Aristote. On sait combien le philosophe allemand, à l'origine lui aussi d'une grande tradition morale, avait été marqué et imprégné par ses études des latins, des stoïciens en particulier.

Le devoir, notion centrale dans sa morale, implique une contrainte et renvoie à une volonté qui n'est pas infailliblement bonne, qui peut agir sous l'influence de la sensibilité plutôt que de la raison<sup>2</sup>. Le devoir, c'est la vertu qui donne à l'être humain de l'accomplir sans autre motivation que celle qu'exprime l'idéal de la raison pratique. Et comment la vertu est-elle ici définie? Ce qui revient le plus fréquemment dans les définitions de Kant, c'est la force. Sous des expressions voisines, c'est la force de la résolution, de la décision, des maximes, de la volonté, de la faculté morale d'exercer une contrainte<sup>3</sup>. Qui dit force, contrainte, définit immédiatement un contexte de lutte, de combat. Et il est très significatif que chacune des définitions de la vertu s'accompagne de l'évocation d'une lutte<sup>4</sup>.

Comme tous les grecs de son temps, Aristote est tributaire d'Homère, l'aède conteur qui est à la source de leur culture. Dans les célèbres épopées, la vertu – ici l'ἀρετή – fait immédiatement référence à l'excellence, qui se fait voir chez l'homme quand il se révèle meilleur que les autres, en l'emportant sur eux. Dans les sociétés homériques, le héros est celui qui laisse sa marque au combat, qui s'illustre dans l'assemblée et gagne l'épreuve sportive des jeux<sup>5</sup>. Son excellence, manifestée dans un contexte agonistique, lui vaut l'honneur et la gloire, suprêmes récompenses convoitées.

Chez Aristote, la vertu est le plus souvent associée à ce qui est extrême dans un domaine, à ce qui est le plus beau, à ce qui l'illustre davantage.

<sup>2.</sup> Fondements de la métaphysique des mœurs, traduction Victor Delbos, Paris, Librairie Delagrave, 1967, Première partie, p. 94, et note 40.

<sup>3.</sup> Métaphysique des mœurs, Doctrine de la vertu, traduction Alexis Philonenko, Paris, Librairie philosophique J. Vrin, 1968, Introduction à la doctrine de la vertu, VII, p. 61, IX, p. 66, XIV, p. 77, XVI, p. 80.

<sup>4.</sup> Métaphysique des mœurs, Doctrine de la vertu, ... par exemple: Introduction à la doctrine de la vertu, I, p. 50 et IX, p. 66; Méthodologie éthique, n. 49, p. 155. – Force dans une lutte. Force de quoi? De la volonté, d'un homme, dans l'accomplissement de son devoir; de la raison législatrice en tant que celle-ci se constitue elle-même comme une puissance exécutrice de la loi (Introduction..., XIV, p. 77). Et nous devons ajouter que cette force, cette contrainte, s'appuie sur la représentation de la loi, du devoir, et sur l'intention de l'accomplir pour lui-même ou pour elle-même.

<sup>5.</sup> Sur l'histoire du mot et du concept de vertu, voir Rene-Antoine Gauthier et Jean-Yves Jolif, *L'Éthique à Nicomaque*, Introduction, traduction et commentaire, tome II, Louvain, Publications Universitaires de Louvain, 1959, p. 101-106.

L'homme heureux est celui qui agit selon la vertu, et s'il y a plusieurs vertus, ce sera selon la plus haute (I, 6, 1098a16-18); le courageux se fait voir au combat, là où il est beau de risquer sa vie (III, 9, 1115a28-31); le tempérant s'affirme devant les plaisirs corporels les plus forts, c'est-à-dire certains plaisirs du toucher (III, 13, 1118b1-8); le magnanime ne s'intéresse qu'au grand honneur et n'a cure du petit honneur (IV, 7, 1124a4-5; 8, 1124b6-9). Ces pointes, ces sommets, sont déjà indicateurs de l'excellence au cœur de la vertu et de ce qui la manifeste au plus haut point.

Quant à la notion de force (en combat contre la sensibilité et les passions), si présente dans l'œuvre morale de Kant, elle n'apparaît dans l'éthique aristotélicienne que lorsqu'on étudie la continence, qui n'est pas une vertu au sens propre du terme. Si le  $\lambda$ óyoç l'emporte sur l'őpe $\xi$ Iç, le conflit interne demeure chez l'être humain. Chez le vertueux, au contraire, il n'y a plus de combat interne. Tant le héros Achille que le sage Socrate ne sont pas des êtres divisés dans leur âme. Ce qui ne veut pas dire que l'éducation ne fait pas appel à une force d'âme, de même que l'exercice des vertus, comme par exemple le courage.

### 1.2 Son rôle d'unification et de saisie

Nous arrivons à ce qu'il y a de plus riche chez Aristote: la vertu réalise l'unification de l'être humain, alors que celle-ci demeure incertaine et indirecte chez Kant<sup>6</sup>. Cette unification est déjà bien amorcée dans une éducation réussie, et elle est complétée par la vertu; celle-ci ajoute à la  $\pi\alpha$ lôsía la lumière et la conviction qui l'affermissent. Si un temps le  $\lambda$ 690c contrôlait l'őpe $\xi$ IC, il en vient à transformer l'appétit sensible et à s'y exprimer. De même que l'artisan et l'artiste en viennent à traduire dans une matière une idée, un projet, mais ce n'est qu'après avoir appris à travailler sur des œuvres; on commence par développer une maîtrise au niveau de ce qu'on fait ou de ce qu'on exécute avant de pouvoir s'y exprimer.

En termes contemporains, la vertu aristotélicienne est l'état second et achevé de nos puissances d'aimer, à la fois sensible(s) et spirituelle(s), elle est leur harmonie et leur compénétration. Plus d'une fois, Aristote en fait l'éloge:

 le vertueux juge bien, correctement, de tout domaine moral, en particulier des activités vertueuses<sup>7</sup>;

<sup>6.</sup> Tout ce qui est moral passe par le devoir. La sensibilité fait partie, pour l'être humain, du devoir large de sa perfection personnelle, qui «ne peut être autre chose que la *culture* des *facultés* de l'homme». (*Métaphysique des mœurs, Doctrine de la vertu*, Introduction à la doctrine de la vertu, V, p. 57-58; Doctrine élémentaire, Première partie, livre II, chap. premier, n. 19 et 20, p. 120-122). Par ailleurs la conciliation définitive entre d'une part le bonheur et ce qui lui correspond et d'autre part la vertu est un postulat de la raison pratique: Dieu.

 $<sup>7. \</sup> ENI, 9, 1099a21-23; III, 6, 1113a29-31; EEIII, 1, 1230a31; 5, 1232a32-36; 7, 1234a23.$ 

- le vrai, c'est ce qui lui apparaît tel, en tout domaine, comme objet du souhait, comme réalité honorable, plaisante, bonne<sup>8</sup>;
- le vertueux a une opinion droite sur le principe ou la fin (VII, 9, 1151a17-19), qui ne lui apparaît telle qu'à lui (VI, 13, 1144a31-34), qui n'est sauvée que dans l'être vertueux<sup>9</sup>, à cause du lien entre le fait d'être disposé de telle ou de telle manière et celui de poser telle ou telle fin (III, 7, 1114b22-24)<sup>10</sup>;
- il a une idée du beau, du véritablement "plaisant" (X, 10, 1179b15-16);
- en tout, il est révélateur de ce qui est, il est norme et mesure, il est à lui-même la loi<sup>11</sup>.

Ici, le parallèle avec l'artiste véritable est éclairant. Qui mieux que lui juge bien dans le domaine qui est le sien, départageant le vrai du faux, s'attachant à ce qui est vraiment beau, dont il a le sens? Ainsi, ce que le raisonnement ne peut donner, ce qu'une seule connaissance théorique n'atteint pas<sup>12</sup>, on l'attribue à l'être vertueux comme à l'artiste. Ces diverses connaissances ont ceci en commun qu'elles supposent une connaturalité affective avec leur objet.

Kant écrira de son côté que la vertu, «cette puissance morale, comme courage (*fortitudo moralis*), constitue l'unique et suprême gloire guerrière de l'homme »; que «c'est seulement en sa possession que l'homme est libre, sain, riche, roi, etc, et à l'abri du hasard ou du destin; c'est qu'il se possède lui-même et que l'homme vertueux ne peut perdre sa vertu<sup>13</sup>.»

# 2. Le concept de vertu: ce qui fait voir sa limite

## 2.1 La présence d'un absolu autre que le καλόν de l'agir

Quel que soit l'intérêt que nous lui portons et l'éloge auquel nous pouvons souscrire, le concept aristotélicien de vertu est marqué d'une limite. Tant et aussi longtemps que le  $\kappa\alpha\lambda\delta\nu$  que poursuit l'activité vertueuse est le seul absolu présent, ce concept ne fait pas difficulté. C'est le cas notamment lorsque la vertu est mise en relation avec des réalités qui n'ont pas en elles-mêmes la figure d'un absolu et dont le bon usage et la juste mesure l'emportent sur elles en valeur. Ainsi l'argent n'est pas une valeur en soi, et c'est l'usage qu'on en fait qui importe le plus.

<sup>8.</sup> *EN* III, 6, 1113a25. 31-33; X, 6, 1176b24-26; *EE* III, 1, 1229b25.

<sup>9.</sup> EN VII, 9, 1151a15-17 et VI, 5, 1140b13-20 (par la négative).

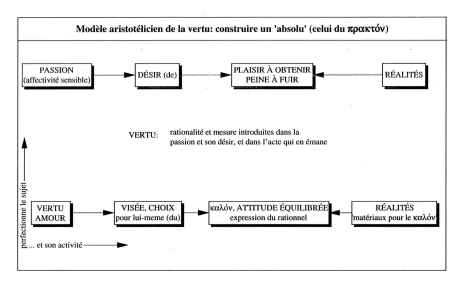
<sup>10.</sup> Dans ce contexte, lire EN I, 7, 1098b4.

<sup>11.</sup> EN III, 6, 1113a33; IV, 14, 1128a31-32; IX, 4, 1166a12-13; X, 5, 1176 a17-18.

<sup>12.</sup> EN VII, 9, 1151a17-18; VI, 5, 1140b13-15 (qui distingue dans les principes ceux qui sont corrompus et ceux qui ne le sont pas), et sans doute II, 2, 1105a12-16. Voir aussi EE II, 11, 1227b23-25.

<sup>13.</sup> Métaphysique des mœurs, Doctrine de la vertu, Introduction à la doctrine de la vertu, XIV, p. 77-78. – Il ajoutera que la vertu se trouve toujours au commencement à cause de la nature de l'homme « affectée par les inclinations dont l'influence est telle que la vertu, avec ses maximes admises une fois pour toutes, ne peut jamais connaître un état de repos et de calme, mais tout au contraire sombre infailliblement lorsqu'elle n'est pas en progrès » (XVII, remarque, p. 82).

Voici, sous forme de tableau, ce qui correspond à cette conception de la vertu.



La vertu morale a pour objet une passion et elle lui apporte, sous l'action de la rationalité, une transformation: l'amour et le choix d'une attitude équilibrée. La passion et son désir n'ont en vue que le plaisir à obtenir et la peine à fuir, les autres réalités – personnes, biens, circonstances, etc. – ne leur sont présentes qu'à titre de supports ou d'occasions pour leur visée; ils enferment donc le sujet dans une double fermeture: sur lui-même, sur le plaisir et la délectation. La vertu apporte à la passion un équilibre rationnel et substitue au plaisir immédiat et sensible *un quelque chose de beau*, un  $\kappa\alpha\lambda$ óv à pour-suivre<sup>14</sup>. Ce processus implique déjà que les réalités sur lesquelles portent *en apparence* la passion et son désir sont considérées selon leur valeur de bien, à laquelle s'articule le  $\kappa\alpha\lambda$ óv de l'attitude équilibrée.

Par son orientation immédiate à l'agir équilibré, cette approche de la vertu est conforme dans l'*Éthique* à l'accent et au privilège accordés au πρακτόν et à sa perspective fortement téléologique. La vertu parfait le sujet, elle équilibre son désir, mais pour une action d'un certain type à laquelle la vertu est immédiatement orientée.

<sup>14.</sup> L'équilibre interne de la passion n'est pas possible pour le sujet puisque ne lui sont psychologiquement présents que le désir et son absolu (le plaisir). Si cet équilibre se produit, c'est un hasard ou le fait d'une passion modérée, et il n'est nullement signifiant. Cet équilibre devra être assuré de l'extérieur jusqu'au temps où le sujet aura en lui des facteurs pouvant équilibrer et transformer sa passion.

### 2.2 Une transposition du monde des arts

D'où vient chez Aristote cette conception de la vertu? S'il la doit pour une part à ses prédécesseurs, il nous la présente à partir du modèle que lui fait voir l'artisan et son art, sa τέχνη; elle en est la transcription, pourrions-nous dire. L'artisan est tel parce qu'il a une tâche propre et particulière à accomplir qui le définit. Cette tâche se donne dans une œuvre à faire, comme le meuble pour l'ébéniste. L'artisan l'accomplira au mieux, l'œuvre sera belle, grâce à son art, et il en tirera sa joie d'artisan dans ce qu'il fait bien. Trois éléments composent ce modèle: tâche propre dans une œuvre à faire, sa meilleure réalisation grâce à l'art, la joie qui en résulte pour l'artisan¹5.

De l'artisan à l'homme comme tel, nous passons du plan particulier au plan fondamental, et de l'œuvre extérieure à l'agir – qui est à lui-même sa propre fin. Se pourrait-il, se demande Aristote, que l'homme soit un être sans tâche, alors que tous leurs artisans ont la leur? Ne serait-ce pas une absurdité que de l'admettre? Cette tâche de l'homme réside dans ce qui lui est propre, le λόγος qu'il possède, et cette tâche sera un agir et une vie selon ce λόγος. La vertu, ici l'ἀρετή comme l'art chez l'artisan, donnera à l'homme de bien accomplir sa tâche d'homme, de bien agir et vivre selon le λόγος, et l'homme en aura la joie, c'est-à-dire le bonheur, l'εὐδαιμονία.

Ajoutons quelques compléments à cette transposition à partir du monde des arts. La vertu n'est pas une simple habileté ou un mécanisme lié à la répétition, pas plus que l'art ne l'est. Elle est avant tout un amour, une saisie et une appréciation du *logos* et de ses valeurs, et non moins leur discernement; elle est l'état second et accompli de nos puissances d'aimer. Si la vertu porte sur des passions, ce n'est pas simplement pour les modérer, mais c'est pour substituer au plaisir que celles-ci recherchent un plaisir supérieur, mieux une joie, qui est d'aimer selon le  $\lambda$ óyoç. L'attitude équilibrée est justement le reflet de ce  $\lambda$ óyoç et du  $\kappa$ a $\lambda$ óv qui lui est lié. La vertu, comme état second et accompli de ce qui est dynamique en nous, est orientée vers l'acte; l'attitude active est ce qui la caractérise<sup>16</sup>.

Nous pouvons rappeler en plus qu'Aristote est porté à définir la vertu par un objet extrême – qu'il s'agisse des dangers, des plaisirs ou des honneurs – comme du reste le bonheur et la contemplation. Est-ce qu'il n'en irait pas de même pour l'amitié? Donner à un ami (et même sa vie) ne serait-il pas plus beau que de le faire pour n'importe qui d'autre<sup>17</sup>? Le καλόν en serait plus riche.

<sup>15.</sup> EN I, chap. 6. Aristote y présente aussi ses trois critères d'identité du souverain bien.

<sup>16.</sup> *EN* VIII, 9, 1159a27-28; 10, 1159a33-35; 15, 1162b7-8; IX, 9, 1169b10-12. Aux références ajouter le pivot de l'articulation du souverain bien comme totalité au livre I, chap. 9.

<sup>17.</sup> EN IX, 9, 1169b12; 11, 1171a26-27.

C'est encore l'acte qui l'emporte en valeur. Dans cette même ligne, si la contemplation peut être le bonheur, c'est à cause des caractéristiques de cet acte<sup>18</sup>.

# 2.3 La limite du concept de vertu chez Aristote

La limite de ce concept de vertu chez Aristote apparaît lorsqu'il y a deux absolus en présence, celui du  $\kappa\alpha\lambda$ óv de l'attitude équilibrée et celui d'une réalité qui a en elle-même une figure d'absolu, comme autrui par exemple. Comment les articuler d'une manière qui les respecte? Dans l'*Éthique* nous rencontrons cette présence de deux absolus dans l'étude de la justice, dans celle de l'amitié, dans la rencontre des univers moraux et contemplatifs. Nous présenterons avec un certain détail la difficulté que présente l'étude de l'amitié, – ce qui nous permettra un mot plus rapide sur les deux autres cas signalés.

#### 2.4 L'amitié comme vertu

Aristote ne déclare pas explicitement que l'amitié est une vertu. Des textes assez nombreux permettent cependant d'avancer trois affirmations qui reflètent et éclairent à la fois ces textes:

#### 1) La véritable amitié est une vertu:

À la mention de la vertu des amis (10, 1159a34-35)<sup>19</sup> s'ajoutent des traits qu'on associe à la vertu: aimer ses amis est digne de louange<sup>20</sup>; l'amitié fait appel à une disposition habituelle (7, 1157b28-32) <sup>21</sup>; elle est une réalité digne d'être choisie pour elle-même (9, 1159a26-27) <sup>22</sup>. Elle est comparée à la vertu, en ceci qu'on est dit ami d'après son état habituel et d'après son activité (6, 1157b5-7), puis dans le bien agir et dans l'attitude active<sup>23</sup>, alors que l'intention (IX, 1, 1164b1-2) et le καλόν (8, 1168b25-1169b1) sont aussi décisifs en elle. Par ailleurs il y a des actes (1169a19.24.33) impliquant un καλόν<sup>24</sup> qui sont faits en vue des amis (1169a18-19) et par amitié et dont leur auteur est qualifié de vertueux (1169a18.31-32.35).

<sup>18.</sup> EN X, 7, 1177a19-20.

<sup>19.</sup> L'Éthique à Eudème affirme de l'amitié qu'elle est un état habituel qui est source d'un choix (VII, 2, 1237a33-34; voir aussi 1, 1234b27-28; 2, 1236b2-3, et rapprocher de ces textes les expressions ἡθικὴ φιλία de 7, 1241a10; 10, 1243a32-34; b9-10 et ἡθικοὶ φίλοι de 1243a36 b2).

<sup>20.</sup> EN VIII, 10, 1159a34 et 1, 1155a29-30 de l'introduction.

<sup>21.</sup> Également *EE* VII, 2, 1237a33-34, et, indirectement, 10, 1243b2. *EN* IX, 4, 1166b25-29 invite à fuir la méchanceté et à s'efforcer d'être vertueux, car alors, au contraire du méchant, on sera disposé amicalement vis-à-vis de soi-même et l'on deviendra ami d'un autre.

<sup>22.</sup> Et encore, comme la vertu, elle est parmi les choses stables: EE VII, 2, 1238a10-11.13-14.

<sup>23.</sup> EN VIII, 9, 1159a27-28; 10, 1159a33-35; 15, 1162b7-8; IX, 9, 1169b10-12.

<sup>24.</sup> EN IX, 8, 1169a22.28.30-31.32.33.35.

- 2) L'amitié, dans sa forme supérieure et dans son espèce authentique, n'existe que sur la base d'un être vertueux:
  - C'est l'amitié entre les bons et les vertueux, dont l'appui ou la motivation n'est plus l'utilité ou le plaisir que l'un peut escompter de l'autre, mais l'être bon de l'ami auquel on est soi-même orienté par son propre être bon<sup>25</sup>. Elle est stable et rare comme la vertu<sup>26</sup>. Et s'il peut y avoir amitié envers soi-même, c'est encore sur appui de la vertu<sup>27</sup>.
- 3) Cette amitié incite à l'exercice de la vertu, et la vertu conduit à l'amitié. Vivre avec des gens qui sont bons est un entraînement à la vertu (9, 1170a11-13); on y trouve correction et modèle (12, 1172a11-14). Et ces gens sont portés à rechercher la compagnie de leurs semblables et à se lier d'amitié avec eux (1172a1-3)<sup>28</sup>.

Et pourtant, parce que la vertu morale porte sur les passions ou sur l'une d'elles, et parce que l'orientation première de la vertu est celle d'un agir équilibré – où se trouve le  $\kappa\alpha\lambda\delta\nu$  –, l'amitié ne peut pas se glisser correctement dans le cadre conceptuel de la vertu chez Aristote, et rendre compte que l'ami est aimé pour lui-même, selon un véritable altruisme. En effet l'amitié ne porte pas sur une passion, et sa visée première doit être l'ami lui-même. Restera à voir plus loin s'il n'y aurait pas dans l'Éthique un ou des éléments permettant un ajustement ou un correctif.

## 2.5 Une observation juste, une conceptualisation déficiente

Une surprise de taille attend le lecteur attentif qui parcourt l'étude d'Aristote sur l'amitié. Il y découvre comme une contradiction.

Plus d'une affirmation pose que l'ami est aimé pour lui-même. Dans l'amitié vertueuse l'ami est aimé pour lui-même, en ce qu'il est, pour son caractère et son être vertueux<sup>29</sup>. On déclare qu'il est bon absolument, en lui-même, et

<sup>25.</sup> EN VIII, 4, 1156b7-11; 5, 1157a18-19, et ce qu'on exprime négativement pour les autres amitiés à 3, 1156a10-19. De même, 4, 1156b12-17; 5, 1157a1-3; 7, 1157b26-28.33-34; 1158a26; IX, 4, 1166a31-32; 9, 1169b6-7; 1170a14-16 b6-7; EE VI, 2, 1235b31-1236a7; b26-32; 1237a9-11.32-33; 1238a3-8.

<sup>26.</sup> EN VIII, 4, 1156b11-12.17-18.24-25; 7, 1158a10-18.

<sup>27.</sup> Pierre MÉTIVIER, L'Éthique dans le projet moral d'Aristote, Paris, Cerf, 2000, p. 331, n. 86; p. 332-333, n. 91-95. "...elle (l'amitié) est, pour ainsi dire, la vertu tout court; plus exactement, elle est l'attitude propre au vertueux; ayant réalisé une harmonie parfaite entre sa raison et ses désirs, le vertueux est, par excellence, son propre ami..." (Paul Moraux, À la recherche de l'Aristote perdu: Le Dialogue «Sur la justice», Louvain, Publications Universitaires de Louvain, 1957, p. 40).

<sup>28.</sup> Ce fait est constamment présent dans les réponses d'Aristote aux deux questions : Est-ce que l'homme heureux a besoin d'amis ? Est-ce dans la bonne chance ou dans la malchance qu'on a le plus besoin d'amis ?

<sup>29.</sup> *EN* VIII, 4, 1156b8-11; 5, 1157a18-19 et les textes de la note suivante; *EE* VII, 2, 1236b29-31; 1237a40-b5 (à comparer avec 1238a35-38), 1238a16-19 (à comparer avec 1237b30-34), 11, 1244a31-34.

pour son ami<sup>30</sup>. L'un et l'autre se sont éprouvés et ils savent qu'ils sont dignes d'être aimés (VIII, 4, 1156b25-32)<sup>31</sup>. Ils ne désirent rien autant que le vivre-ensemble (IX, 12, 1171b29-32). Par contre, la célèbre question disputée, au livre IX, 8, 1168a28-1169b2, vient ajouter une note discordante vis-à-vis des affirmations précédemment relevées.

Doit-on s'aimer soi-même<sup>32</sup> plus que tout autre, telle est la question. Après avoir écarté l'égoïsme vulgaire, qui s'attribue tous les biens (1168b15-25), Aristote distingue, au sujet d'un égoïsme noble, entre les biens qui sont donnés à l'ami et l'acte vertueux en tant que valeur. Si l'ami est celui qui profite des largesses qui lui sont présentées, c'est l'agent lui-même, le donateur, qui sort gagnant, car il se réserve ce qui l'emporte en valeur, l'acte lui-même<sup>33</sup>. Il est vrai que l'acte en tant qu'il a une valeur intrinsèque appartient toujours à l'agent lui-même, que cette valeur est inaliénable; pourtant, si c'est cette valeur qui est visée et recherchée au plan de la motivation, c'en est fini du bel altruisme. Donner alors à l'ami, plutôt qu'à n'importe qui d'autre, viendrait tout simplement ajouter à la beauté de l'acte<sup>34</sup>, dont l'agent serait le bénéficiaire; l'ami deviendrait un faire-valoir pour l'acte vertueux.

Voilà en quelques mots la contradiction, à tout le moins l'apparente difficulté. Elle confronte d'une part des affirmations qui relèvent d'une observation juste, d'un propos généreux, et d'autre part une élaboration sur la vertu qui cloche et ne rend pas compte des précédentes affirmations. Comme si Aristote, sans reproche au plan de l'observation, l'était beaucoup moins au plan de la conceptualisation. Avait-il l'outillage théorique nécessaire pour rendre compte d'un net altruisme dans l'amitié? Ce qui est en cause ici, c'est la représentation qu'Aristote se faisait de la vertu: lui permettait-elle de mieux conjoindre un amour d'autrui et un amour de soi, de les articuler sans sacrifier l'un à l'autre?

#### 3. Vers un autre modèle de vertu

### 3.1 Observations d'Aristote non prises en compte dans son concept de vertu

L'Éthique à Eudème rapproche la magnanimité et les autres vertus dans un mépris, qui leur serait commun, de ce qui est faussement grand. Ce passage ébauche comme un double plan:

<sup>30.</sup> EN VIII, 4, 1156ab12-17; 5, 1157a1-3; 7, 1157b26-28.33-34; 1158a26; IX, 9, 1170a14-16; EE VII, 2, 1235b31-1236a7; b26-32p; 1237a9-11.32-33; 1238a3-8.

<sup>31.</sup> Aussi EN VII, 2, 1237b17-27.

<sup>32.</sup> Chacun veut du bien surtout à lui-même (IX, 8, 1168b1-10); les sentiments envers l'autre et l'ami sont d'abord des sentiments envers soi-même (4, 1166a1-2.29-32).

<sup>33.</sup> EN IX, 8, 1169a18-b2.

<sup>34.</sup> EN IX, 9, 1169b10-13.15; 11, 1170a6; 1171a23-24.26-27.

## 1) celui d'un jugement, d'une appréciation:

toute vertu discerne le «grand» et le «petit» dans les biens (III, 5, 1232a32-33.35-37); toute vertu fait mépriser ce qui à tort, contrairement à la raison, se présente comme grand: le courage fait mépriser des dangers, la tempérance des plaisirs grands et nombreux, la libéralité, des richesses, la magnanimité tout sauf l'honneur, et encore suivant certaines distinctions (1232a29-b4.9-12);

### 2) celui d'un comportement:

la recherche d'honneurs non proportionnés à un mérite est blâmable, tandis que la poursuite d'honneurs qui lui sont proportionnés est louable (1232b33-1233a4); la magnanimité est la meilleure disposition ayant rapport au choix et à l'usage de l'honneur et d'autres biens dignes d'estime (1233a4-6).

L'appréciation porte directement sur les biens, sur les réalités extérieures, tandis que la louange, la vertu, le  $\kappa\alpha\lambda\delta\nu$ , font référence à un comportement de recherche, de poursuite, qui est équilibré et proportionné à un mérite. Voilà des plans distincts: là, celui des biens, des réalités extérieures; ici, celui d'un comportement vis-à-vis d'elles. De l'un à l'autre plan, entre l'appréciation d'un bien et sa recherche, il manque un joint. Aristote le tient peut-être en implicite; il s'agit sans doute d'un premier acte d'amour ou de passion.

L'Éthique à Nicomaque contient des suggestions complémentaires dans l'étude de l'amitié. Des textes renvoient, au moins implicitement, à une appréciation: ainsi, avant d'être agréé comme tel, l'ami doit être éprouvé s'il est digne d'être aimé et digne d'une entière confiance (VIII, 4, 1156b28-29)<sup>35</sup>. C'est que l'être bon et vertueux n'est pas saisi directement, il ne se donne pas à voir dans un regard porté sur quelqu'un; le cas est différent de l'être beau, qui, lui, apparaît immédiatement au regard de l'amoureux<sup>36</sup>. D'autres textes nous situent au plan de la recherche et du vivre. Rien ne convient à des amis comme de vivre ensemble; même les gens heureux désirent le συζῆν (VIII, 6 1157b19-22; EE VII, 12, 1245b9-11).

Que le vivre-ensemble soit ainsi, qu'il soit au plus haut point désirable pour des amis, c'est qu'il suit et engage au plan du comportement un jugement – qui le précède – sur l'ami comme désirable par nature, comme bon et plaisant en lui-même et pour l'autre (*EE* VII, 2, 1237b2-5). Un texte nous en prévient: les

<sup>35.</sup> L'ami vertueux est pour un homme vertueux désirable par nature (IX, 9, 1170a13-14); l'ami est bon et plaisant, en lui-même, absolument, et pour son ami (EN VIII, 4, 1156b8-9.12-15; 7, 1157b26-28.33-34; 1158a26; IX, 9, 1170a13-16; EE VII, 2, 1236a29-32; 1237a9-11.32-34; 1238a3-8); il est aimé pour lui-même (VIII, 5, 1157a18-19; EE VII, 2, 1236b29) et préféré aux biens naturels, objets de la bonne fortune (EE VII, 2, 1238a16-19; 11, 1244a31-34). – Un texte eudémien évoque le choix réciproque, qui vient de la vertu (VII, 2, 1237a32-34) et qui doit s'enraciner dans cette appréciation.

<sup>36.</sup> L'être bon et vertueux est saisi dans un agir, bon en soi et pour l'ami. Il est indispensable que cette qualité de bon et de vertueux soit manifestée extérieurement, et elle l'est dans un acte, dans un agir, qui, eux, sont premiers. D'où pour Aristote le préalable à l'amitié: se découvrir bons et bons pour l'autre, et dignes d'amour et de confiance.

signes et gestes de l'amitié ne doivent pas précéder une mutuelle épreuve des amis à se trouver dignes d'être aimés et dignes de totale confiance (5, 1156b28-32). C'est par cette relation à l'être de l'ami que le vivre-ensemble acquiert sa possibilité, sa richesse, sa valeur: il signifie et traduit le choix réciproque d'êtres qui se sont éprouvés comme dignes d'amour et de confiance. Ainsi ce n'est pas d'abord par son équilibre que ce vivre-ensemble est καλόν.

L'étude de la magnanimité et celle de l'amitié rapportent des observations qui ne sont pas intégrées dans l'intelligence aristotélicienne de la vertu; si elles l'avaient été, elles l'auraient remise en cause, en faisant voir qu'elle était inadéquate. Ces observations nous renvoient à un plan de jugement et à un désir ou un amour antérieurs au  $\pi\rho\alpha\kappa\tau\delta\nu$ , – premier dans cette intelligence –, qui ne peut trouver toujours son  $\kappa\alpha\lambda\delta\nu$  dans le seul équilibre d'un comportement fermé sur lui-même.

### 3.2 Vers une nouvelle conception de la vertu

Thomas d'Aquin nous fournira une clef nous permettant d'expliciter ce qui manque chez Aristote et d'apporter à sa notion de vertu le correctif qui lui est nécessaire. Nous voici donc en compagnie de l'illustre penseur médiéval.

De manière convaincante, le P. Frederick Crowe a mis en lumière dans une longue étude qu'il y a chez Thomas d'Aquin deux actes d'amour, articulés l'un à l'autre<sup>37</sup>. L'un précède l'autre, en est la source, alors que le second le manifeste. Le premier acte est celui d'une *complacentia boni*, d'une présence affective au bien lui-même, une sorte d'harmonie, et le deuxième acte, est celui alors d'une *intentio boni*, d'une recherche, d'une poursuite du bien<sup>38</sup>. Ainsi, avons-nous un amour *affectif* et un amour *effectif*. Ou encore un amour *contemplatif* et un amour *actif*.

Le P. Crowe explique pourquoi ces deux actes d'amour, présents dans l'étude des passions, ne structurent pas tour à tour la partie morale de la

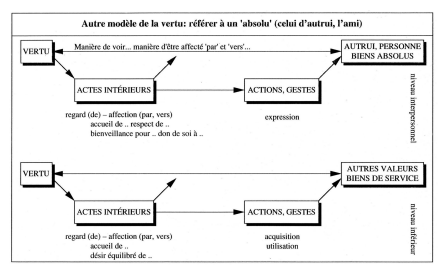
<sup>37.</sup> Frederick E. Crowe, *Three Thomist Studies*. Supplementary issue of *Lonergan Workshop*, volume 16, ed. Fred Lawrence, Boston, Lonergan Institute of Boston College, 2000, "Second study: Complacency and concern in the thought of St. Thomas", p. 71-188, particulièrement p. 71-115. Pour notre propos, nous retenons de l'étude du P. Crowe trois éléments: la mise en lumière des deux actes de l'amour; leur rattachement aux deux voies, *via receptionis* et *via motions*, de la volonté; le rôle de la *complacentia* demeurant implicite et n'entrant dans aucun schème d'organisation de l'une ou de l'autre œuvre de Thomas d'Aquin.

<sup>38. &</sup>quot;The fundamental division, prior to all question of the self, seems to me to be this: in one role love is passive, quiescent, complacent; in the other it is active, striving, tending to an object. It is the latter role that is regularly to the fore in St. Thomas, but it is the former, often only implicit in his thought, that is basic both psychologically and ontologically. And the real problem is that St. Thomas never brought these two notions into careful confrontation or worked out extensively their relations to one another, with the result that two contrasting and unintegrated lines of thought show up in a whole series of questions." (p. 75)

*Somme de théologie*<sup>39</sup>. Le premier est présupposé, il est sous-jacent, et c'est le second qui structure justement le mouvement de l'homme vers Dieu, qui l'a créé et qui est sa fin, – déjà placée en tête de tout, dans le traité de la béatitude.

Si l'on prenait en considération l'acte premier de l'amour, celui de la *complacentia boni*, la notion aristotélicienne de vertu s'en trouverait corrigée et rehaussée, et l'impasse au sujet de l'amitié serait relevée et ferait droit à un altruisme complet. La référence première de la vertu ne serait pas à l'acte, à l'agir, auquel sera subordonné tout le reste pour sa valeur, mais cette référence sera au bien lui-même, déjà aimé de manière équilibrée.

Ajoutons que cette nouvelle référence, qui articule la vertu à un amour premier, engage un tout autre équilibre d'ensemble: les actes intérieurs qui suivent et le geste posé sont relatifs à cet amour premier. Le geste posé ne perd rien en valeur; au contraire, celle-ci est accrue. Dans un exemple que donnait jadis Jacques Loew, l'acte premier de la charité, c'est que l'autre nous devienne carus, précieux. Le geste posé – faire la charité – est alors porteur de cette première relation et il l'exprime concrètement, dans une situation donnée.



Autre modèle de vertu

Ce modèle de vertu s'élabore directement dans un contexte interpersonnel, mais il demeure valable à un autre niveau, en lien avec des réalités non absolues, alors que le modèle aristotélicien ne peut valoir à la fois pour ces deux

<sup>39. &</sup>quot;The doctrine of love as tendency claimed attention throughout his career; the doctrine of love as complacency, explicit enough at times, was nevertheless kept more or less on the periphery of his thought; when it came to the center in the *Prima secundae* the context did not demand or favor a thoroughgoing treatment, and the doctrine was never develop beyond an inchoate stage. (p. 113-114)

paliers. La vertu est dans le sujet un type de regard et d'affection d'autrui, rejoignant en lui soit un autre être et d'égale dignité avec le sujet (justice), soit un être unique et un autre soi-même (amitié).

Ce modèle réussit ce que le modèle aristotélicien ne peut faire: il articule entre eux – et sans les amoindrir dans leur valeur – l'absolu d'autrui et l'attitude équilibrée du  $\kappa\alpha\lambda\delta\nu$ . La modification essentielle vient de la référence directe et première de la vertu non plus à l'agir pris en lui-même mais aux réalités qui ont figure d'absolu, qui sont dignes d'être rejointes pour ellesmêmes et non pour leur seul apport de valeur à l'activité, aux titres de son support, de son occasion ou de son terme. Paradoxalement, la valeur de l'agir s'en retrouve rehaussée. Même si l'activité est doublement relative (aux actes intérieurs dont elle est l'expression et à autrui vers qui ces actes intérieurs se portent), elle se charge de toutes les richesses d'une référence du sujet à un autre sujet, d'un respect ou d'un don offert en son hommage. Dans ce contexte, ce qui rend un agir meilleur, et plus riche qu'un autre, lui vient de sa source dans le sujet (comme présence et référence affectives à autrui), de son terme et de ce qui est rejoint chez autrui, des situations concrètes qui sont prises en compte chez l'un et l'autre.

Ce modèle, plus complexe que celui d'Aristote, permet de saisir entre les divers plans une double dialectique de manifestation et d'émergence. Ainsi le geste du repas partagé manifeste une bienveillance pour autrui, et celle-ci une présence affective du sujet pour lui, un type de regard et d'affection portés sur lui; ce geste concret et particularisé est porteur de toutes ces richesses dans lesquelles il s'enracine. Par ailleurs, ce geste, s'il est intense, ne fait pas qu'exprimer sa source: il ajoute chez le sujet à l'émergence et à l'enrichissement d'une bienveillance, d'une présence affective, d'un type de regard et d'affection; en les engageant, il les développe. Et ainsi entre les divers plans: ce qui est second manifeste et engage ce qui est premier – il est porteur de ses richesses – mais en même temps il l'ouvre et l'approfondit. À cette dialectique, et dans des lignes semblables, s'ajoute aussi celle de l'universel et du particulier: l'amitié se vit dans des amitiés.

### 4. Dernières réflexions

Nous ne présumons pas qu'Aristote aurait été partisan d'un altruisme authentique s'il avait eu une autre conception de la vertu, l'orientant d'abord sur le bien, sur autrui, et non sur l'activité elle-même. Mais s'il avait pris position pour cet altruisme, il n'aurait pu l'exprimer que dans un concept de vertu corrigé ou mieux explicité.

Le cas de l'amitié n'est pas le seul qui pose problème. Il y a aussi celui de la justice. Nous savons combien l'étude qu'Aristote en fait se préoccupe avant tout des formes de justice et des formules de l'égal. La situation des personnes

demeure en arrière-plan. Pourtant c'est parce que l'autre et les autres citoyens ont une égale dignité qui doit être respectée et promue que la justice prend tout son sens.

L'intégration entre le  $\kappa\alpha\lambda$ óv de l'agir vertueux et la valeur première reconnue à la contemplation pose une difficulté particulière. Pour une intégration réussie, il faudrait qu'ils aient un objet ultime commun qui soit à la fois digne d'être aimé comme un bien suprême et digne d'être contemplé pour lui-même – ce qu'on ne trouve pas chez Aristote.

### Note complémentaire

L'étude de l'amitié fait apparaître une complexité en ceci qu'elle doit articuler deux absolus – le  $\kappa\alpha\lambda\delta\nu$  de l'activité vertueuse et l' $\alpha\gamma\alpha\theta\delta\nu$  d'autrui – qu'on ne trouvait pas dans les précédentes analyses qu'Aristote a faites des vertus morales. Ces deux absolus étant reconnus, n'y a-t-il pas lieu de penser qu'on peut engager vers eux deux approches différentes, articulées prioritairement à l'un de ces absolus, mais non équivalentes pour la relation à autrui dans l'amitié (et aussi la justice) ?

L'une de ces approches part du comportement. Le καλόν qu'on y réalise se construit toujours d'un agir à la fois équilibré et mesuré, souvent grand et extrême par les circonstances qui l'entourent ou les sacrifices qu'il introduit, et voulu pour lui-même, c'est-à-dire pour le καλόν qu'il renferme, et sans recherche d'avantages particuliers. <sup>40</sup> Suivant cette approche, le καλόν dans l'amitié doit se construire d'un agir équilibré, voulu pour lui-même, et il apparaîtra davantage grâce à la qualité des personnes qui en seront les bénéficiaires <sup>41</sup> et dans les sacrifices qu'il comportera, ou dans la généreuse émulation à faire davantage auquel il donnera lieu. <sup>42</sup> Mais n'est-il pas inévitable que cette approche laisse tomber certaines richesses de la vie d'amitié – comme l'a fait Aristote dans la mise en équilibre de l'amour de soi et de l'amour de l'ami – et qu'elle réduise l'autre αγαθόν, celui de l'ami, au rôle d'appoint de valeur pour le καλόν du comportement, – que l'ami vertueux soit le bénéficiaire d'une

<sup>40.</sup> Le καλόν s'attache d'abord à un agir, à un acte (EN IX 8 1169a7 12 24) dont il est la valeur, la beauté. Certains éléments, qui apparaissent dans les jugements, semblent l'assurer au mieux. Ainsi dans nos livres VIII et IX, si le καλόν s'oppose à ce qui est nécessaire (2 1164b28-30, 1165a4; EE VII 10 1243a34-35) et à ce qui est utile (VIII 15 1162b34-36, IX 8 1169a6), il est lié à un geste désintéressé (VIII 15 1162b36-1163a1, IX 11 1171a25-26), à un don (2 1165a4), au surplus gratuit (VIII 15 1163a21), à une reconnaissance (IX 2 1165a22-24), à quelque chose de grand comme une mort pour autrui (8 1169a26), à une attitude active (11 1171b16), au fait d'être cause d'une action chez autrui (8 1169a32-34) et à ce qui mérite une louange (1169a34-35). Au contraire, il n'est pas beau d'être empressé à recevoir (11 1171b25).

<sup>41.</sup> EN IX 9 1169b12, 11 1171a26-27.

<sup>42.</sup> EN VIII 15 1162b6-8, IX 8 1169a18-21 24-25.

activité de don, le compagnon d'un agir plus intense, le miroir d'une conscience de soi ou l'aide dont on a besoin pour accomplir l'acte de vertu?<sup>43</sup>

L'autre approche part de l'ami, qui est αγαθόν en lui-même. Ici, l'important pour le sujet, c'est d'accueillir l'autre, de développer vers lui une union et une présence affectives qui en soient dignes, d'être dans un état de complaisance pour ce qu'il est, de se décentrer vers lui, car c'est lui qui compte alors. À l'avant-plan de sa conscience, on ne trouve plus un comportement mais l'ami et le souci de lui être affectivement présent pour lui-même. Il ne s'agit pas d'abord de réaliser un agir, équilibré et beau en lui-même, mais de communier intérieurement à un αγαθόν. Voilà la vérité de ce premier amour. Des signes, des expressions extérieures, des comportements, vont en naître: on se réjouira de ce qu'est son ami et des actes qu'il pose, on lui voudra un plus-être vertueux, on répondra à ses besoins; s'il y a réciprocité, on se réjouira des mêmes réalités, on partagera, on cherchera à vivre ensemble, etc. Une double relativité marque ainsi ces signes, expressions et comportements: ils sont relatifs au premier amour intérieur qu'ils engagent et dont ils témoignent, et par lui à la richesse d'être de l'ami. S'ils ont un καλόν, ils le tiennent d'abord de cet amour et, par lui, de cette richesse d'être qui les appelle et qui les justifie. Dans cette perspective, chercher d'abord le καλόν du comportement, le vouloir avant tout et tout construire autour de lui, c'est le couper de sa source, diminuer la qualité de la présence affective à l'autre et réduire celui-ci plus ou moins à une condition ou à un moyen.

De ces deux approches qui ont leur origine l'une et l'autre dans la primauté d'un καλόν, on retiendra qu'elles ne sont pas équivalentes pour la qualité de la relation à autrui. En empruntant la première de ces approches, comme l'y invitaient ses études antérieures et le privilège donné au  $\pi \rho \alpha \kappa \tau$ óv dans son éthique, Aristote ne pouvait pas réussir à intégrer tout ce qu'il avait si finement observé de la vie d'amitié et à faire droit à un altruisme sans réserve. Il avait raison de voir le véritable amour de soi dans un comportement et un agir plutôt que dans la recherche ou dans la retenue de certains biens pour son propre avantage, mais il donnait dans l'ambiguïté et l'erreur en centrant tout sur un comportement à construire, en n'allant pas aux sources de cet agir et en ne saisissant pas sa double relativité à un premier amour intérieur de l'ami et à la richesse d'être de celui-ci.

De même, au livre VI de l'Éthique, aucune véritable intégration n'est réalisée et n'est possible – au plan d'agir où se situe Aristote – entre la σοφία et la φρόνησις, entre l'absolu de la perspective téléologique et les divers absolus de la conscience morale, car le "construire" du premier de ces absolus ne conduit pas aux autres absolus (moraux), et vice versa. Il en va comme dans l'amitié, et pour la même cause sans doute, où nous ne trouvons pas entre

<sup>43.</sup> Pierre Métivier, L'Éthique dans le projet moral d'Aristote, p. 314-315, n. 34-37.

l'amour de soi et l'amour de l'ami un véritable équilibre qui laisse place à une authentique présence à autrui pour lui-même.

Aristote nous aurait laissé une meilleure intelligence de la vertu s'il avait pu la concevoir à partir des états directement interpersonnels, comme l'amitié et la justice, et non à partir des habitus dits moraux mais n'ayant pas ce caractère, comme la force, la tempérance, la magnanimité; il aurait alors tiré parti de justes observations qu'il a faites. Suivant l'axiome – le supérieur contient l'inférieur, et non l'inverse – il aurait mieux adapté son intelligence de la vertu à cette catégorie d'habitus bons, qu'il n'a réussi à introduire des états interpersonnels dans un cadre fait pour ce qui ne l'est pas.

Faculté de philosophie Collège universitaire dominicain Ottawa

#### SOMMAIRE

Je me propose de revisiter la notion de vertu chez Aristote; elle a traversé les temps et les cultures, et elle se trouve aujourd'hui au cœur même de ce que nous appelons l'éthique des vertus. Je soulignerai ce que cette notion de vertu a de juste, ce qu'elle a d'incontestable. Une comparaison avec la vertu chez Kant nous fera saisir ce qui fait la richesse du concept aristotélicien. Comme ce concept a non moins une faiblesse qui explique des impasses dans l'éthique, j'indiquerai la correction nécessaire qui s'impose. Ici, nous serons en compagnie de Thomas d'Aquin.

#### SUMMARY

I propose to revisit the notion of virtue in Aristotle; it has traversed times and cultures, and today it is at the very heart of what we call virtue ethics. I will emphasize what is correct in this notion of virtue, what is incontestable. A comparison of virtue according to Kant will make us understand what makes the Aristotelian concept so rich. As this concept has no less a weakness that explains ethical impasses, I will indicate the necessary correction that is required. Here, we will be in the company of Thomas Aquinas.